「心の原点」失われた瞑想法の再発見 2008年11月30日 初版発行

著者 ルァンポー タンマチャヨー住職 翻訳者 タンマガーイ寺院の日本語翻訳部

訳者 吉野周冶・佐藤隆之

発行者 タンマガーイ財団

発行所

印刷所 製本所 Designed Soy Joo-hee

### 支援者

「仏法への布施は、他の布施より勝る」

和の時代が来るでしょう。

れば、同じ光、同じ幸福の共有、そいて殺し合い、憎しみ合う、戦争のない、平 の人生が、完全と言えるほど変るでしょう。全ての人々が、同じように瞑想をす 瞑想は、狂気と苦しみを止めることができ、とても重要なことです。人々は、い とは、言えません。 つの時代でも戦争を始めましたが、人を傷つけるだけで、それは、問題の解決策 ルァンポーの教えは正しく、私は、ルァンポーの教えを選びます。そして、私

す。 最後に、身体の中心に、はっきりとした水晶球を見た時は、とても幸せを感じま 私は以前には、このような幸福感を、一度も経験したことがありません。

世界中の人々に、世界平和の望みがまだあることを、知らせたいと思います。



### 略歴

俳優。1986年のグラミー賞の候補者。 アフリカ系アメリカ人のミュージシャン。

ルバムの編曲者

マイケル・ジャクソン等のミュージックア

私は、瞑想は、本当に役立つものと感じますので、世界中の皆様に、瞑想を

始めて欲しいと思います。ルァンポー・タンマシャヨー住職は、「瞑想には

代価を払う必要はない」、と言われ、感動しました。

のサイズほどの、太陽のように明るくなる光が見えます。

瞑想中は、素晴らしい時を過ごせます。瞑想中いつも、バスケットボール

きか、これは、私たちが、助け合わなければならないことです。

あなたの家族のメンバーに、友人たちに、仕事仲間に、これらの教えを広げるのは、あなたの役目と責任です。

て世界へ押し流し、最後には暴力も負ける、これこそが、私の希望であり、確信していることです。

(注)日本題『アフリカ創世記―殺戮と闘争の人類史』ロバート・アードレイ、徳田喜三郎・森本佳樹・伊沢紘生訳、筑摩書房

水の中に投げ入れた波紋のように、幸せになるための瞑想の教えも、世界へ大きく広がっていきます。外へ、そし

であり、確信していることです。

誰もが、親しみやすい笑顔をしていて、傷つけあったり、ぶつかり合うこともない。これは明らかに、住職 と調和が生まれると断言できます。 の教えからの結果です。どなたにも、私が述べたように、もし、この方法が世界中に広がれば、本当の平和

そして、一人一人が知っておくべきことは、私たちが変化を起こすことができるということです。 とです。なぜなら、平和は自然と生じてくるものですが、大勢の人の協力から生まれなければなりません。 今日、この会議が開かれることは大切です。集まったのが、世界のごく一部の人々であっても、重要なこ

によって生まれたからです。他人の困難を理解し、瞑想を実践するように伝えることです。 ンジーとマーティン・ルーサー・キング (牧師)の 時代の、世界平和を築く努力も、一般人の人々の協力 番大切なことは、私たちが周囲の人々に、瞑想による平穏を伝えることです。なぜなら、マハトマ・ガ

必要としません。ただ瞑想の方法について理解するだけです。 瞑想は、本当にすばらしい手段です。これは何の道具も必要としない、薬も使わず、外部から何の支えも

単なものです。それをマスターするのに、 何も持ち合わせる必要がありません。どこに行こうが、瞑想を自分の心に持っていくだけです。瞑想は簡 何年も時間を使うことはありません。

誰でも、瞑想を学び、鍛えることができます。そして、瞑想をすることで平和、平穏、 心の安ら

ぎ、満足感、幸せ、自信、そしてポジティブな考えが起こります。これらを、どうやって世界中に広めるべ

の眼の前にいる30万人の人々であり、すべての人が、幸せそうに笑顔でいることです。 は、テリー賞という国際的に有名な賞を授与されました。そして、瞑想効果の最高の証明は、 住職は、 世界中の多くの視聴者に多大な益を生んだ、 仏教放送DMCを始めました。 最近、 D M C 私

住職の仕事の特質の一つです。 助も含まれます。さらには、「反たばこ運動」も支持され、教育的なプロセスと仕事の活動構成は えることを通じて、平和を築くことに正しいビジョンである、ことも説いています。 住職の人道的な仕事は、スマトラ島沖地震津波、洪水の被災者援助、孤児、貧困な山賊民族への援

するためでもあります。このことは、住職が、世界の人々に価値ある存在の若者へ、 込みました。 万箇所の教育施設が、このプログラムに参加しました。タイの大多数の学校は、カリキュラムに取り このプログラムの目的は 2006年ジュネーヴ大学にて、小学生から大学生、一般人まで約570万人、そして、およそ2 ただ倫理と道徳を奨励するだけではなく、参加者の家族愛と理解を促進 倫理と道徳を教

の将来」会議で、1600のNG0団体に紹介されました。 され、タイ国王から賞を授かりました。この活動は、2000年9月に行われた「私たちの子供たち 例えば、倫理学クイズコンテストは、ユネスコから、非暴力と平和推進活動プログラムとして賞賛 生を与え、また、世界平和に繋がる多大な貢献は、世界中で認められました。

させることをより以上に知る為に、タンマガーイ寺院で行われる瞑想のコースに、参加をすることを決心 ンス、静寂を与えてくれる瞑想を、 このように心に安らぎがある人には、外界の暴力と関わることは有り得ません。私は、自身に心のバラ 教えてくれた住職に感謝いたします。このような経験から、

すれば、 私は、 私たちの世界が、平和でより住みやすくなる、という多大の自信があります。 世界中の政治家や、様々な官僚たち、軍人に至るまで、すべてのリーダーが、住職の教えを実践

しました。

な活動と成果は、本当に印象的であり、それらについて述べさせてください。住職は、内面の平和から始 私は、これまで行われてきた住職の活動を拝見して、非常に感動しました。また、寺院と財団の、 世界の平和を築く努力を続けてきました。内面の平和を生み出す瞑想に励むことを通して、

人種間の違いを結びます。

和をもたらす瞑想についての教えは、多くの人を励まし、彼ら自身が、自分の人生の価値を尊敬し、 住職の社会活動の結果、人徳の教えや説法は評価され、 平和や人の道についての教え、そして住職の慈悲は、 国際的な賞を、 世界中の多くの人々に、影響を及ぼしています。 何度も受賞しています。 内面の平

住職は、非暴力を促進する、偉大な教師です。その教えは、学んだ多くの人々を力づけ、素晴らしい人

な生活が送れるようになっています。

しかし、まだ世の中には、本当に、親切で良い人が沢山います。それらの人々が、慈悲と無私無欲をもって、

人が粗暴だという見解を見直させてくれます。ですから、暴力を振るうことが、人間の本質だとは、

えることではありません。

と真理という価値観を、彼らに理解させるためです。そして、今日ここに、その卓抜した手本である、タンマ 人もの人々が、自分の命を捧げて貢献しています。それらの行いは、若者の命と財産を保護するもので、 若者たちが、 人生の苦痛 、難病、そして貧困と戦うために、また、人生の様々な知識を学ぶために、

ずです。 住職と多くの貢献者の成果で、この世界に多くの変化を起こしました。それを皆が、見聞きしたことがあるは

チャヨー住職がいらっしゃいます。

圏を築きました。このことから、「私たち人間は、変わることができる」と信じられます。 したこの戦争も、 世界大戦は二度起こり、長い間の冷戦を含めて、それは、人々を苦しませました。かつてヨーロッパを二分 20世紀の終わりに、それぞれの国を一つにまとめました。国同士を兄弟へとつなげ、経済

は 間の真実の姿です。 この例からは、人間の粗暴さを証明することではなく、人間の本当の姿を映しています。そして、これは、人 しかし、これまで、人間の姿は、報道機関を通じて、醜悪さのみが報道され、 様々な善行

殆ど報道されません。報道機関は、 数少ない残酷な悪い人間のニュースばかりを報道しがちです。

次に、瞑想について話します。私は、タンマチャヨー住職に会うまで、瞑想を経験したことがありませんで

フレッド・ノーベルは、ノーベル賞を創立しました。 ます。この2つの国は、100年間以上、他国と争ったことがありません。私の曽祖父の兄弟であるアル 私は、平和活動の経験を積んできました。私は、スウェーデンで生まれ、現在は、スイスで生活してい

また私は、12年間、高い成果が見られる「ノン・バイオレンス(非暴力)プロジェクト」の、リーダ

ーとして力を注いできました。この計画は、2百万人以上に達する世界中からの青少年がメンバーで、彼

らは、色々な学校から、非暴力についてのカリキュラムを受けています。

ます。 この他に現在は、都会の子供たちが、非暴力主義での問題解決のための、様々な財団の委員を努めてい

ベストセラー本のひとつに、『アフリカ創世記―殺戮と闘争の人類史』(注)というロバート・アードレ

らだと述べています。 定しました。そして、通常、人々が殺しあわないのは、両親、先生からの教育と罰、または報復の恐れか イによって書かれた本があります。ロバートアードレイは、人間が本来、捕食者で暴力の傾向があると仮

言えるでしょう。 平気だと思っていることから見れば、人は、憐れみ深く、思いやりのある生き物だとは、信じ難いことと 人は、まだ、自分の狂暴さを消す努力をしていません。沢山の人は、同じ世界にいる人間を殺しても、



生誕儀式でのスピーチ。 生誕儀式でのスピーチ。

略歴

であり、現在ノーベル・チャリタブル・トラスト財団会長。 字勲章など、数多くの賞が贈られています。ノーベル・ファミリー財団元理事長 功績に対して、ユネスコ・メダル、アルバート・ 野、情報システム、紛争解決の分野で、大きな影響力を発揮されています。この ノーベル賞の創設者である、アルフレッド・ノーベルの曾甥にあたり、医薬分 アインシュタイン賞、大十

## The Origin of Mind



すべての人種、国籍、信仰の人々が平和に、寛容さと思いやりの中で共存できます

ように。 瞑想とは、宇宙の真理、真実をすべて自分自身で体験、実感できるものなのです。

瞑想という新しい習慣を行うとき、最初のうちは面倒くさく、普段よりも多くのエネ

ルギーを要するうえに、不安に打ち克たなくてはなりません。

まずこのことをきちんと認識し、自分に「私には勇気があるし、準備もできててい

る!」と言い聞かせましょう。 あらゆる声をやり過ごし、とにかく習慣とすることが大切です。そうするうちに、

いつの間にかこうした声や感情は、次第に遠のいて行くものです。

うに、心が留まり静止すると、体の中心にある、本当の自分の故郷や、自分自身に戻 いかがでしょうか。今、心は限りない幸福感と慈愛を感じているでしょうか。このよ ったように感じるでしょう。

なく、生きとし生けるもの、すべてに広げましょう。 最後に、自分が得た内面の平和と幸福を、すべての人種、国籍、信仰、信条に関係

それらが私の国にいても、どこにいても。同じ人種でも他の人種でも。私のことを好 瞑想からの純粋なこの思いやりが、彼らの心にあるすべての怒り、悲しみ、苦悩を取 きでも嫌いでも。私を家族のように、友人のように、敵のように思っていても。

苦しんでいるなら、苦悩から解き放たれますように、幸せなものはより幸せになれ

り除きますように。

ますように。

人生の苦から離れるといわれます。唱えながら、水晶球も思い浮かべましょう。ゆっ 「サンマー・アラハン」とは、心を純粋にするという意味です。心が純粋になると

くり、ゆったりと集中して唱え続けてください。

いと感じてきます。または、ただ、心を水晶球に集中したいとだけ感じます。こ 心が落ち着くと自然に、この言葉を唱えることを忘れるか、あるいは唱えたく

のように感じたら、言葉を唱えなくても構いません。心を水晶球にゆっくり、優しく

保ってください。

しばらく、このように、ゆっくりと柔らかく心を中心に留め続けてください。

もし、心が他の事を考えてしまったら、もう一度、心を保ちながら、言葉

を唱えてみましょう。「サンマー・アラハン」と、軽く柔らかく心から湧き 上がってくるように、静かに心で唱えます。 ゆっくり、軟らかく唱えます。その声は身体の中心からでてきているよう

に想像してください。

身体の中心に心を意識させます。つまり、お腹の真ん中であり、臍(へそ)か

うに、心があちらこちらへ行かないように、これから、瞑想の対象をゆっくり思 ら上、指約2本の位置です。身体の中心即ち、お腹の真ん中に心を意識させるよ

い浮かべてみましょう。

瞑想の対象として、水晶球のように丸く、正午の太陽のように明るく、満月の

思い浮かべ続けます。 月光のように涼しいものをイメージし、心を落ち着かせて、集中し、その対象を

純粋な水晶球の画像を、保ち続けましょう。 はっきり、見えなくても構いません。どのように見えても満足してください。

らかさをイメージして、同じように身体の中心に心を留めてください。 て、身体の中心に心を軽く留めてください。この感覚は、空から落ちた羽根が 水面に接するような、軽く、軟らかい感じです。羽根が水面に接するときの柔 次に、体の内側は、内臓も何もない、透明なものと想像しましょう。そうし

次に、深く優しく213回、深呼吸をしてみましょう。息を吸い込むとき、体の全

ての細胞に、幸福や喜びを吸収するように。

在しないとしましょう。あなたの心を、ありとあらゆる考えから、解き放って下さ しょう。義務や心配事、そして問題への個人的な考えを放り出し、それらは、今存 り、自分の心を、日常の仕事、友人、家族、勉強、物事などから、自由に開放しま そして、息を吐き出すときは、悩みやマイナス感情を、解放しましょう。ゆっく

分自身に、自分は幸せになるに値し、これは、自分のリラックス時間だと、言い聞 世界に、一人で幸せに座っている、と想像し、平和な孤独にふけって下さい。自

かせてください。

り

座り心地がよい、体勢を整えてください。

座っている姿勢が辛くなれば、楽にしましょう。無理をせず、足なども組み替え

てください。

瞑想は決して我慢比べや、人との競争ではありません。

次は、眠るように、目をやさしく閉じて下さい。すべての筋肉をリラックスさせ

ましょう。

まず、頭、額、眉間、瞼、頬、顎、顔全体の力みを抜きましょう。

指先まで、胸、お腹、腰、太もも、脹脛、足の指先まで、リラッ

クスしているか、確認してみましょう。

しょう。

もう一度、頭の先から順番に、ゆっくりとやさしく力の抜け具合を確認してみま

瞑想の基本的な姿勢は、胡坐をかいて座り、右足を左足ふくらはぎの上に置い て、左手、手のひらの上に、右手のひらを乗せ、右人差し指と左親指が、軽く

触れるようにします。

れは、間違った方法だと言う、訴えかけです。 することです。例え、一部でも体が緊張すると言う事は、よくありません。そ しかし、これに囚われず、自分が楽な姿勢で座って、体が緊張しないように

それでは、瞑想を始めてみましょう。

私たちは、毎日シャワーを浴び、汚れを落として、体を清潔に保ちますが、 瞑想

とは、心の洗濯とも言えるものです。

現代社会を行き抜くためには、様々なストレスを、心に蓄積していきます。

これが、体と心を蝕む原因となっていきます。

心身ともに健康となりましょう。 毎日、瞑想を励行し、この心の汚れを洗い流し、本来の輝く心を取り戻し、

瞑想を、決して難しく、複雑に考えないで下さい。必要なのは、毎日習慣として

行う意志だけです。



「心の原点」

ロッチャン、2005年のミスタイランド。ミャブンボーン



## 心 あは 成 功

十、良い環境をつくるために、笑顔と優しい言葉を使う。 九、起きてから、顔を洗い、シャワーを浴び、身支度を整え、ご飯を 食べ、皿を洗い、家の掃除、運動、運転、仕事をするなど、すべ ての活動をしながら水晶球や仏像を思い浮かべる。



## 十問の宿題

一、帰宅すれば、積んできた功徳を家族に分けてあげる。

一、瞑想体験を日記に書く。

一、寝る前に、積んできた功徳を思い出す。

五、功徳の海から起きる。四、功徳の海で寝る。

六、起きてから一分間、仏像と一体になる。その一分間で、一日生き延びて良かっ ぬことを覚悟する。 たと思い、生きとし生けるものすべてが幸せになるように祈り、自分が必ず死

仏像が自分であることを思い浮かべる。 一日中、自分が仏像の中に、仏像が自分の中にいること、自分が仏像であるこ

一時間に一分間、心を留め水晶球や仏像を想像し、 或いは何も考えずに、体の

中心に心を留める。

### 100

# 宿題をする

ければ、大きな利益が訪れ、法に至ることに繋がります。 持できるのと同じことです。食事でも、一度の口に運んで来るご飯の量は少 例えば、私たちが少しずつ呼吸して、大きな利益がないと見えても、生命維 き大きな利益がない様に感じるかもりれませんが、とても大事なことです。 なくても、大きく成長させることができます。少しずつでも、宿題をやり続 うことについての、理解が深くなります。一日少しずつ行い続けても、表向 ルァンポーが出した宿題をやって下さい。そうすれば、瞑想や波羅蜜を行

心に刻み込むべき四つのこと

、過去の過ちを繰り返さないことです。悪業を繰り返すことにより、悪果が多く を忘れてください。 なり他の悪果を呼び寄せます。ですから、過ちを犯した事もない様に、すべて

四、一番安全なことは、瞑想して法身に至ることであり、少なくとも透明な球体に 三、布施、持戒、瞑想を実践すると言う功徳を積むことです。

至ることです。

二、どんな状況に於いても、悪行をしないことです。

# 98 これからの人生

人それぞれの人生は、皆、多少過ちを犯してしまいます。しかし、これから

の人生は、もう過ちを繰り返してはなりません。

### 97

最後の微笑み

ると、これからの波羅蜜を行うための励みとなって喜びます。 えられます。従って、自分にとって、積んできた功徳は、非常に必要なものです。い です。積んできた功徳がその人に付いて来れば、功徳の割合により清らかな転生を迎 ば、交通事故に遇い死んでしまっても、その現場にいるのは夢のように一時的なもの 山功徳を積んで、あの世に行くための準備を整えましょう。若し、功徳を積んでいれ 世界を去るのか、又、場所、病、死に方を選択することはできません。ですから、沢 てきた人らしく迎えられます。最後の微笑みは天人より綺麗で、誰でもその微笑を見 て、病の床に於いても、冷静な言動を取る病人となり、他界の際でも、波羅蜜を行っ つ死を迎えるのかを、立ち振る舞いにおいて、常に心掛けなければなりません。そし 人間界での人生は、非常に短いものです。いつ、どこで、どういう状態で、この

96 死後の生涯

ます。悪業を重ねた場合は、悪果として、長い苦しみを味わうことになりま ります。若し、功徳を積んでいた場合は、その報いにより長く幸せに過ごせ とはありません。人間だった時に積んできた、功徳と悪果の下での生涯を送 死後の生涯は、種を蒔いたり、田や畑を耕したり、商売を営んだりするこ

たして下さい。

す。自分を愛していれば、常に功徳と波羅蜜を満たし、心身に清らかさを満

命さえ維持することもできません。天人ならば、生まれ変

功徳がなければ、人間だろうと、天人だろうと、自分の

わることになり、人間は、他界して持っている財産のすべ

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

ることです。

なければなりません。つまり、布施、持戒、瞑想を実践す

てを失います。功徳こそ最も大事なもので、常に積み続け

# 94 人生のデザイナー

変わりたければ、そうなる方法もあります。自分がどの様になりたいのか、自分 なければ、積む必要もありません。餓鬼、阿修羅、地獄の生き物、畜生に生まれ なくても良ければ少しだけの功徳を、それぞれに積むことです。功徳を持ちたく 徳を沢山持ちたければ、沢山功徳を、程々の功徳で良ければ、程々の功徳を、少 計する人です。自分の人生は、どの様になって欲しいのかを自分で決めます。功 で選択できます。何故なら、私たち自身が「人生のデザイナー」なのです。 私たちは、「人生のデザイナー」と言えます。つまり、自分自身で人生を設

## 93

くなる

ソ

なれば、

障害は少な

多くなります。功徳を完全に満たせば、障害は跡形もなく消滅します。 若し、功徳が多くなれば、障害は少なくなり、反対に少なくなれば、 障害は

### 92

# 世界も明るくなる、私たちが明るくなれば、

私たちが光に至れば、その光を世界の人々にも分け与えるべき

です。スローガンの様に「私たちが明るくなれば、世界も明るく

なる」。一番小さな世界とは、家族のことであり、家族が明るく なれば、次は職場へ、そして、全ての場所へと、光を分け与えま

しょう。

功徳を積めば、良き人々に巡り会える幸運を生み出す原因になります。さら

に、多くの良き人だけに恵まれたい場合は、人々に良い行いを誘うことです。

90 功徳を欠かさず さい。こうすることが、正しい仏法に沿うことです。 すべての功徳を、欠かさず積んで下さい。自分は勿論、他人も誘って下

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

## 89 功徳が一番大切

怠けずに瞑想に励んで下さい。これは、あなたたちと世界の人々と なる三宝に至るために、心を留め静止させることです。ですから、 皆さん、たくさん功徳を積んでください。一番大切な功徳は、内

の、重要な拠り所となります。

## 功徳って、成功の要素

る無知を意味する愚痴が少なくなっていき、功徳が多くなって行きます。功徳が多く じるものです。その功徳によって、私たちの心を透き通させ、綺麗に、清らかにさせ 中までいたい、中の果てまで入りたい」と思うようになります。 なれば、どんな希望も叶えられ、幸福、成功、念願成就が私たちに生じます。それが てくれます。心が清らかになれば成るほど、貪欲、怒りの心である瞋恚、真理に対す 「もう何も要らない」と言うほど沢山生じてきて、最後には「瞑想したい、心の中の 功徳は、布施、持戒、瞑想を実践すること等、自分が善行を行ったことの結果で生

# 宿業が私たちを見ている

ら、と信じませんが、私たちにはその業や業による報いが見えなくとも、その宿業は 存在を見ており、私たちを確実に捕らえます。この様に、宿業とは危険なものです。 私たちはこの弾丸の存在を確認することができませんが、弾丸は宿敵である私たちの 私たちを見ています。例えば、私たちが拳銃で撃たれると弾丸が向かってきますが、 ある人は、宿業(注)のことを信じていない。その理由は、眼に見えないものだか

(注) 前世で行なった善悪の行為。また、現世に現れるその報い。

## 86 因果心報

因果応報は、信仰、宗教、国籍、民族を超えて、全人類にそ

見えているのと同様、因果応報は共通なものであるからです。 の影響を及ぼしています。何故なら、太陽、月、星を同じ様に

# 応報は行動

とは関係なく、皆がこの因果応報の原理の中に生きているのです。 が何倍も重いものです。これについての知識があるかどうか、または信じるかどうか 及ぼしています。法律と同様に、因果応報を回避することはできませんが、後者の方 ことができません。この原理を知るか知らないかとは関係なく、私たちにその影響を 因果応報は行動原理より生じて、私たちをはじめ、誰でもこの原理から回避する



# 波羅蜜を行うための世界

界で幸せで楽しい生活を送ることとなります。若し、悪行三昧であれば、暗くて悲 のように自分に付いて行けるものは、行なってきた功徳のみです。結果として、天 のみを行いますが、反対に愚者は悪行のみを行います。この世界から去るとき、影 しい気持ちで亡くなり、苦界に行かざるを得ないこととなります。 この世界は波羅蜜を行うための世界で、善行を行うための場です。賢者は善行

83 勝者のように去って行く

今世で勝つことができれば、これからの転生では勝ち続けることでしょう。 ても戦場で勝利した王の様に、満足、喜悦感で満たされ去って行くことでしょう。 を笑顔で迎えます。この身体を非常に役立つことのために使ったので、身体と別れ 若し、今世で波羅蜜を行うことに最期まで努力すれば、勝者のように立派な最期

82 徳目の象徴

励ますことは、素晴らしいことです。他人を励まし激励すれば、その

徴だと言えるものです。

という願望を備えています。こういう人は、徳目の象徴であり智恵の象

高い人で、周りの人々に思いやりを持っており、より良くなって欲しい

効果は同様に自分へと戻ってきます。励ますことのできる人は、徳目の

### 81 遥かな道

満たした後に、至ることができます。 法の果てに至る道はまだ遥かに遠く、沢山の功徳を積み総ての波羅蜜を

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

80 人生学

法の中にある知識と自分の内面にある知識です。人々は、世間から学べ 世界の人々が欲している物は、未知の知識です。その知識とは、仏

ない人生の、本当の知識を知りたがっています。

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

## 79 人生の価値

とを励ましながら、障害を恐れず乗り越え目的地まで到達させるのです。 至り生じる本当の幸せに導き、人生の目的を知らしめ、その目的まで歩んで行くこ そして、友である人類を、念願成就の源まで導きましょう。人々を、内なる三宝に ところを改善することを訓練し、内なる三宝に至ることができることにあります。 人生の価値は「誰がより多く波羅蜜を行うか」にかかっており、自分の足りない

### 正しい決断

り、喜びや名誉を持ちましょう。法の果て(涅槃の彼方)に至らなければ、 間が果てるまで。 とつにし、全身全霊を賭け、波羅蜜を満たすのです。この世界に残された時 これをチームで果たし続けなければなりません。私たちは手を合わせ心をひ し続ける必要があります。ですから、この偉大な責務を果たせることに、誇 まれて来た時から、この役割が付いて回り後戻りはできず、この責務を果た あり、それは正しい判断と言えます。この責務は私たちの本当の仕事で、生 私たちが、仏道を歩み僧侶になる決心をしたのは、非常に優れた決断で

価値ある人生

生は、最高の名誉をもたらすもので、人間界のみならず、あの世、天国でも 同様に誇らしく名誉ある人生です。何故なら、僧侶は重要な責務を担ってお 大な皇帝の人生より、又は世界中総ての人の人生より優れています。この人 僧侶の人生は、仏教に貢献する人生であり、非常に価値あるものです。偉

り、それは人類に、平和を創生する任務だと言えます。

76 生きることとは

救って、兜率天(注)に無事に行くことです。

でもなく、自分を救うためのものです。つまり、自分を苦界や輪廻転生の罠から

人生は、複雑なものです。生きることとは、生き残るためや、金儲けのため

(注) 兜率天(とそつてん) 天界第四階。菩薩の境地。

75 偉大な発見

ば、それは偉業であり、科学的な発見より奇跡的なこと、と言え いところを根本的に改革し、更に自分がより向上することです。 るでしょう。更に、もっと奇跡だと言えるのは、発見した足りな 自分の足りないところを、どうすれば改善できるかを発見すれ

結果として自分がより良き人、素晴らしい人、奇跡と呼ばれるよ

うな人に変わることなのです。

### 優しい言葉

は訓練で行えるので、適切で優しい言葉使いをしましょう。 満ち溢れるほどあり、智恵がある人はこれを選択して使います。この選択法 す。何故なら、世界に存在する言葉は、私たちが呼吸している空気のように は、愛されるような言葉使いは難しくなく、練習で習得できると考えていま てしまうと嫌われることになれば、言葉使いを変えるべきです。ルァンポー 言葉は大切なものです。例え真実で役に立つ言葉であろうが、それを言っ

73 まず自分を愛すること

ことは、自分を愛していないと言うことです。 とこそが、自分を愛することです。反対に、他人に蛇蝎の如く嫌悪される それは他人に嫌われず、愛され、尊敬され、信頼される様な行動を取るこ 人はまず自分を愛するべきです。自分を愛するとはどう言う事なのか、

疲れても、挫けてはなりません

きたので挫けてはならず、この言葉を忘れないようにしましょう。 た時間が僅かであるからです。疲れても、私たちは波羅蜜を行うために生まれて 休むことも必要ですが、あまり長く休むのは良くありません。なぜなら、残され に永いものです。賢者は、僅かな人生の時間の中で、苦しかろうが波羅蜜を行う ことに努力し、永遠とも言える死後の人生を安楽に過ごします。時には、疲れて 死後の人生は、永いものです。人間でいる人生より、比べようもないほど遥か

世界遺産

あり、子孫たちは、自分の歩みの歴史に続くように、勉強と訓練をすることで ても、自分の人生の歩み方、歴史を、世界遺産同様に貴重なものとするべきで 日が訪れて来れば、その姿は柔和な笑顔で迎えることとなります。去って行っ あるので、良い行い、つまり布施、持戒、瞑想を出来る限り行います。最期の に、少しずつ正して行きましょう。何故なら、私たちの残された時間は限りが あなた方は、改善すべきところを常に心掛けながら、日々繰り返される毎

7 私は人々の手本です 頃から行えば、どんな活動や責務に於いて意思の弱い人であろうと、これを見 い描き、常に自分を正しながら、正当さ美徳さ、を心掛けます。この様に常日 目指して下さい。他人の行動に影響されずに、自分が必ず最良となるように思 どんな活動や責務に於いても、常に自分が人々の良い手本になることを、

習い活発で意思の強固な人に変貌します。自分が強くなれば他人も強くなり、

自分が几帳面さを持てば他人も同様となります。

69 すべてが大切

心を清らかにして熟成させるためであり、すべてが大切なことです。こ ルァンポーが推奨してきた、すべての功徳、活動は、身体と言葉、

の言葉が理解できれば、内なる光と三宝に至るでしょう。

# 6 仏法の兵隊は退役がない

限り努力し続けるべきです。 ないからです。このために、自分の身体と言葉、心を清らかにしながら、命ある 目的地までの道、方法が明らかになっただけで、まだ、その目的には到達してい 退役して定年を迎えますが、仏法を守る僧侶には退役がありません。何故なら、 仏法の兵隊とも言える僧侶は、退役がありません。世間の兵隊は時が来れば

## 人生の設計図

き続けました。二千年以上失われた(法身についての)仏法を、もう二度と失くさ 践して、自分自身で確かめよ」とのことでした。大師は、亡くなるまでこの様に説 ぬようにと、何度も繰り返し仰いました。これは非常に重要なことであり、瞑想を て語りました。大師が極く短い言葉で語った真意は、これを聞いた人々に「先ず実 な話を取り上げても、最後には皆さんの心に刻み込むために、人生の設計図につい ルァンプー・ワットパークナーム大師(注)の時代に、大師は毎回の説法でどん

経験することによって、自分自身の理解が深まります。

(注) ブッダが実践していた瞑想法を再発見した大師。ワットパークナーム寺の元住職。最終的な位階

名はプラモンコンテープムニー。1884年生まれ、1959年逝去。



ものです。そして、この世界を旅立つ前に、この日記を子孫に残してあげて下 さい。彼たちが正しい人生を歩むことができ、人生の目的は、涅槃を目指すこ これが自分の将来に役立つことであり、後に続く人たちの貴重な参考にもなる が明らかになります。 とであること、を理解できるでしょう。この日記を読めば、人生の目的への道 の体験を記録するためです。自分がどう心を留め静止させたのかを記録して、 自分のパートナーとして、一冊のノートを用意しましょう。それは、瞑想

# 6 自分勝手の行動をしない

う。チームが団結和合できれば、お互いを思いやり、優しい気持ちが生じて、 自分勝手な行動を減らしながら捨て去り、チームで行動するようにしましょ

して心の波が生じ、暖かい心地よい疑心を持たない心情が、感じ取られます。 同じような思考、言葉、行動をすることとなり、チームに幸せが訪れます。そ

この私たちには見えない潜在力は、チームの団結和合の力であり、法身の知識

を学ぶのに最適なものです。

皆が一丸となり、共に学ぶべきものです。ですから、お互いの心体の粗雑さと滑ら かさを、調和させる必要があります。つまりチームで、日常共同雑務を行ったり、ま 法身の知識はチームで学ばなければならず、一人だけで学ぶことはできません。

手の行動を改善して、チームと調和できれば、瞑想は上達するのです。

たチームで瞑想を行いながら、その上達過程も同様に進行させていくのです。自分勝



## 63 本当の責務

私たちの人生は、本当の責務を果たすために生まれてきたのです。この責務の

り、本当の知識、本当の幸せが出現します。私たちは、この様な責務を持ち生まれ と、煩悩の源を絶滅させること」です。心を明るく輝かせると無明(注)が消え去 責任とは、「心を留め、静止させること」であり、義務とは、「煩悩に打ち勝つこ

(注) 真理に暗いこと。根源的な無知。人間などのもつ欲望や執着心などの諸煩悩の根本にあるもの。

てきたのです。



励行心

私たちは今世に生まれたからには、より良い性格を増し、悪い性格を改善する

行動は、心の貧困とも言え、住居不定者、乞食たちと変わりないものです。励行心 受けたので、これに全身全霊で励むことです。自分たちの励行心を怠らないで、他 のような性格は、次の転生まで付き纏ってしまいます。 しょう。無気力、希望を持たない、やる気がない性格を生み出さないで下さい。こ 込んで下さい。波羅蜜を行う道に於いて、善行をするために、励行する努力をしま い山より、心の力である励行心は、果てしないものです。これを、自分の心に刻み は自分の心の中にあり、いくら使おうが果てしのないものです。どんな深い海や高 て、眼を瞑って開けた瞬間のようなことです。私たちは、波羅蜜を行うために生を ためです。そのための時間を費やして下さい。一日の昼と夜は、瞬く間に過ぎ去っ 人に励まされることや、励行心を求めることは必要としてはなりません。そう言う



## 「身に至った者は

もので、優れたものなのです。 めの考えと言葉、行動を行う勇気が湧いて来ます。この様に、法身は清らかな す。又、暖かく安心感をもたらされ喜びに満たされるので、善い行いをするた るようで、法身の近くいると幸せで清々しく、ほっと安心し励まされるからで しい、一緒に暮らして欲しいと思われます。何故なら、大きい樹木の木陰にい 法身に至った人、法身となった人は、天人たちに愛されます。友となって欲 、たちに愛される

## 6 太陽が光を降り注ぐ

法で、瞑想を行うだけです。 が自然に生じてきます。光が生じてくると、程なく映像が映し出されます。これら のものは実際に存在しているので、自ら探し回る必要はありません。ただ正しい方 なる法の光も同じで、心が清らかになり、留め静止させ調和させると、清らかな光 か存在せず、その後は、太陽が昇り金色の光を降り注ぎ、暗闇を消し去ります。内 例え今日は未だ暗黒であっても、いつか法身に至る日が訪れます。暗闇は半日し

5 世界と宇宙は視線の中にある 心を留めて静止させ、透明な球体(法球)を見ることができれば、人生の設計図が見

たちの瞑った眼の視線の中に、世界と宇宙が見えてくるのです。 えてきます。眼を閉じて全ての行動、言葉、思考を停止できれば、秘密が明かされ、私

58 修行

ます。心を留め静止させ、一瞬の光が見えることほど優れた功徳はありません。 槃への道に至る修行だからです。私たちは、功徳を積むことで涅槃を目指してい 今、私たちが行っていることは、一番大事なことです。何故なら、これは涅

この光は涅槃への道の出発点です。

### 57

## 空気が必要なように

空気がなければ、人間は死んでこの世を去って行くだけです。しかし、法が欠け く法に至る幸せをも持っており、繰り返される輪廻転生にその幸せが、法の果て この世界から去っても、より良き転生を得られるものです。その転生後の時は長 れば、私たちは善行から遮断されます。法に従う修行は私たちの拠り所となり、 る空気より、人生の一番大事なものは、瞑想だと肝に銘じて下さい。何故なら、 います。瞑想も同様に、一番大事にしなければなりません。私たちが呼吸してい 生きられないように、私たちは毎日呼吸をしており、呼吸しなければ死んでしま ければ、 を洗い、歯磨きをする、毎日の習慣のように同じように行なうのです。そうでな (涅槃の彼方)に向かう道への旅まで一緒について行きます。 瞑想に励むことを、自分の習慣として身に付けましょう。シャワーを浴び、顔 人生の一番大事なものが欠けている、と思って下さい。空気がなくては

### 56 人生の学

私たちの人生は、いつか病人としてベッドに横たわるときが訪れます。その時が訪 であり、清々しく喜びに耐えない表情に思えます。 いる病人を観察してみると、その人たちは身体だけを病んでいて、心は極めて健康 護士、見舞い客よりも輝かしい品格を持たせるものです。ルァンポーが瞑想をして 識だけは、私たちに高尚な言動をさせ、死を恐れぬ病人として変貌させ、医師や看 ん。私たちを助けられる唯一の学は、仏教学と言えます。仏教学、つまり仏陀の知 れれば、すべての学、例えば経済学、科学、政治学、どんな学でも役には立ちませ にし、本当の苦しみから抜け出してくれる、他の知識を未だ知り得ないからです。 います。現世での、自分の苦しみを無くしてくれ、幸せをもたらし、自分を良い人 法身と言う知識を愛することです。ルァンポーは、とても法身と言う知識を愛して ルァンポーは、皆さんにルァンポーと同じ考えを持って欲しいのです。それは、

5 残りの時間

理解できるのは、私たちが心を留めて静止させることができた時です。 にあります。それは、心を留めて静止させてから生じる知識です。その知識は と静止のために使うべきだと思っています。留めと静止が一番大切なことだと ポーは、どんな責務があろうとも、この残り少なく価値ある時間を、心の留め 膨大で、例え一千年生き続けようが、学びきれるものではありません。ルァン わないで下さい。私たちは、まだまだ勉強しなければならないことが、山ほど この世界での私たちの時間は、少ないものです。まだ時間が沢山あると思

### 54 慈 悲

が苦しみから抜け出して欲しいと言う、気持ちに満たされます。 生じてきます。その愛は純粋なもので、人々への思いやりや、皆 法身に至れば、友人と言える世界中の人間を愛する気持ちが

### 53

幸せを知ることができません。そこで会える幸せは本当の幸せと言え、人間と生きと 福が増し続けていく唯一の道です。この道は、正しい入り口から入らないと、本当の も又同様です。しかし、内なる中道は聖者になる道であり、出発点から終着点まで幸 前と同様に残っているし、苦しみも同様にまだあるのです。貪欲、瞋恚(注)、愚痴 えますが、目的地である終着点に着くと、何事も無かったことが判ります。煩悩も以 招きます。また、この世界から月、星などへの旅の場合も、最初は死の恐怖に慄き怯 るとその思い出を、時と共に忘れ去るものです。旅をすることは、このような結果を に疲れ、移動中の車に乗っても、到着しても歩き回り、益々疲れていきます。 し生けるものにとって必要なものです。若しこの道に至らず、そこから得られる幸せ 海外旅行やツアーでどこかへ観光しても、疲れるだけのことです。出発前にも準備

に至らなければ、

人生はまだ安心とは言えません。

(注) 怒り・憎しみ・怨みなどの憎悪の感情。

# 5 留め (停め) は成功の基です

てきます。そして順調に問題の改善が図れます。ですから、世俗と仏道に於いても、留 から始まります。心を開放し快適さを感じながら安定させると、問題の解決方法が見え ための知恵が湧き、優先的な解決方法を見つけ出し解消できます。出発点は私たちの心 す。つまり、知恵の起源に戻るために心を留めて精神統一すると、その問題を改善する 走らせます。問題が起き、それを解決する道を模索するのは、留めと静止から始まりま 様に停めて、静止してから書き始めます。車の運転も同様に、完全に停め静止してから 本を書こうとする場合、まず確りとペンを執り用紙を揃えてから、筆先を揺らさぬ

66

め(停め)は成功の基と言えます。

### 51

### 法の味

れ以上の幸福感は味わえるものではありません。一つ一つ重なっている重箱の一 味わえるとは、口では言い表せないほどのものです。更に深く留め続けて中にあ と、もっと美味しくなっていきます。それと同様に、楽しく喜びに満たされてい 番上を開け、中のものを味わうと美味しく思いますが、更に次々と開けて食べる るものに至り、法球が見えたり、内面に重なっている身体が見えたりすれば、こ 瞬に心を留めて光が見えたり法球が見えたりすると、これほどの幸福感が

き、世俗のものの味より法の味は、段々と味わい深くなっていくものです。





### 50 想

想像し、簡単に行うことが想うことです。 想うことは、快適に行うことです。自分が愛しているものや、馴染んでいるものを、

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

# 4 これは内面のシンプルさです

し、太陽の光を世界中に輝かせるように、この様に簡単なものなのです。 とえば地獄、天国、涅槃のことが明かされます。夜の暗闇にある闇のカーテンを開け放 単純な心を持てば、すぐに至ることができます。そうすると秘密で信じがたいこと、た 当はシンプルで快適で、法身に至ることは困難ではないのです。子供のように、簡単で 意味は、「ただ自分はご飯を食べるだけ」のことです。瞑想も同じようなものです。本 文に進んでいきました。虚栄のために、文を修飾、装飾し、複雑にしたのです。本当の 純な言葉使いだけでした。たとえば「私はご飯を食べます」、それから、もっと複雑な く、一般人から始めたものだからです。最初は主語、動詞,目的語があり、それらの単 とです。何故なら、言語、会話は、初めから賢者、学者、或いは天の定めたものではな ある言語の先生が語りました。言語を学ぶのには、簡単でシンプルな方法をとるこ

### 48

### 普通に

けが特別に体験した訳ではなく、皆が必ず出会うことです。そのことで、心 さ、雑念は、普通に皆が体験しなければならない、と認めましょう。自分だ 私たちは普通の人ですから、普通の人のように行いましょう。暗さ、だる

配し苦しむことはありません。



# 4 遊び半分なら難しくない

くなるのです。 分なら難しくないので、この様に行ってください。反対に真剣に行うと、難し 時は、楽しく幸せで遊びのように、瞑想するときも同じような事です。遊び半 る、と言うことです。サッカーでボールを蹴り、バトミントンを打ったりする 意味は、遊び半分でやれば難しくありませんが、真剣にやりすぎると難しくな 東風としてきました。その言葉とは、「遊び半分なら難しくない」です。この 私たちはある言葉を聴き慣れてきましたが、いつもその言葉を聞いて、馬耳

## 4 心を明るくすること

ければなりません。その日になったら、明るく輝く汚れのない心で旅立つの この輝いている心の中に残しましょう。私たちは、いつかあの世に旅立たな 鼻,舌、体、心を通して入ってきた物事を選択して、良い物だけを私たちの 常に心を明るくして、暗くさせないようにして下さい。私たちの眼、耳、

4 留めと静止を忘れない

そうすれば留めた心、また静止した心によって生じた幸福を、味わうこと うに行うことです。留めて静止させ、法身に至ることに励んでください。 けることも大事なことです。義務、経営、そして瞑想への励みも、同じよ 生計を立てることに励んでも宜しいのですが、留めと静止を諦めずに続

ができるでしょう。

### 44 考え方の革命

さい。ルァンポーは保証します、もし本当に励めば、皆が成功します。 人は、それを変え本当に心から愛してください。そして瞑想に励んでくだ ことです。全然愛していない人、または少し愛したり愛さなかったりする 出安居になった後、考え方の革命をしましょう。それは、瞑想を愛する

### 43 体と心を洗う

ずつ心を留めて静止するのです。こうすれば、体の中心に、軽く心を置くこと、優し 駄にならず、功徳をもたらす近道となります。体の中心に慣れ親しんで、自然に少し 浴びること、顔を洗うこと、歯磨きすること、家を掃除すること、皿を洗う時間も無 ように一緒に快適に行います。又、お皿を洗いながら、心も一緒に洗うのです。お皿 きも、心を明るくして水晶球や仏像を想像したり、何も考えず空にしましょう。この が綺麗になるし、心も清らかになります。こうすれば時間の無駄がなく、シャワーを 体を洗ったときに、心も一緒に洗って下さい。顔を洗ったり歯磨きをしたりすると

く水晶球や仏像を想像すること、に馴れていきます。

4 全身全霊で行えば必ず至る 至ると思い続ければ、その思いは必ず実現します。 瞑想を全身全霊で実践し、本当に法身に至りたい、という強い意志を持ち、必ず

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

41 正しい方法で行うこと 瞑想の基本的な方法で実践すれば、必ず皆が法身に至ります。至

ていれば、絶対に法身に至ります。 又、いつも心を良い行いの思い出で清らかに維持して、明るく輝かせ っている人です。若し、無条件で言い分けなく毎日努力し続ければ、 らない人は、怠け者か、或いは、真面目ですが、正しくない方法で行

# 40至らなければならない

た方法は改めて、不十分な点を補足しながら行えば、必ず成功へと向かいます。 なりません。毎日努力し、正しい瞑想方法を観察しながら実践しましょう。間違っ 三宝は重要なもので、私たちの体の中に宿っているので、そこに至らなければ

### 3 努力で悟りを開く

努力があったからこそです。励行の敵は、怠慢です。怠慢をなくす方法は、一つの 瞑想の励行は、悟りを開くために重要なことです。悟りを開いた人たちは、この

言葉で表現すると、「努力」に尽きます。努力し続けると、怠慢に打ち勝つことが

出来ます。

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

### 38

継続すること

出来れば、法身に至る成功の確立は、百パーセントとなります。 帰ってきてもどんな状態であっても瞑想を続けて下さい。このように瞑想を継続 法身が宿っている体の中心に、馴れ親しんできます。若し、私たちがこのように すれば、私たちの心は、磨かれ綺麗で清らかになっていきます。私たちの心は ときや、晴れやかなとき、健康であってもなくても、当たり前だと思って、遅く 義務があろうとも、この瞑想の習慣を義務の一部としましょう。気分が優れない 瞑想を毎日継続することは、法身に至るために重要なことです。たとえどんな

## 37 功徳の海で起きる

朝起きてから体の中心に心を留め、球体や透明な仏像をイメージして

下さい。それから顔を洗い、歯を磨き、シャワーを浴び、朝の読経を終

え瞑想を行います。これを、習慣として毎日励行して下さい。

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

### 36 功徳の海で寝る

祥が私たちの元へと生じます。吉とは財産をもたらしてきたもので、財産はど 海で寝るという幸せです。夢も見ないし、見れば吉祥ある夢のみです。浮き上 こにあっても、私たちの元へと移り生じてきます。このように寝れば、功徳の 仏像の中で、または透明な球体の中で寝れば、天人たちが喜び褒め称え、吉

がり飛んでいるように眠れます。

# 35世界で一番良いもの

中で一番良いものと言えます。 ましょう、想えば心が晴れやかとなるのです。この三つのものは、世界 屈なとき、心配なとき、こういう時、常に三宝を心の拠り所として想い きや孤独なとき、悲しいとき、元気のないとき、緊張しているとき、退 「仏、法、僧」という三宝は、常に心の中に刻んで下さい。憂鬱なと



34 思うべきもの

像、法球、あるいは自分が尊敬している僧師などで、これらは、心に清らかさ、 静止、留めをもたらすものです。人、動物、物事を思うと、心が動揺して雑念が のものを思うことは、これに劣ります。思うべきものは仏、法、僧侶、透明な仏 仏像を自分の中に思うことは、自分の心をずっと中心に留めることになり、他

生じます。

### 33 本当に愛したら、

できるか、若し、ずっとイメージできれば、あなたは本当に法身 ます。瞑想の時間ではないときに、自分がずっと仏像をイメージ ます。自分がどれだけ法身を愛するのか、このことから確認でき そうでない時間もイメージすることで、法身に至るのは早くなり 一 日中、仏像をイメージできますか。一日中、瞑想の時間も

を愛していると証明できるでしょう。

### 波羅蜜を行う道

浄化され、綺麗で清らかになっていくのです。 たとえ、この進歩を目で確認できずとも、毎分毎秒ごとに心は綺麗に成長 び八起きの心の行いを続けるのが、私たちの波羅蜜(注)を行う道です。 ず、あるいは、今日より良くても、動揺せずに練習し続けて下さい。七転 に功徳が生じています。瞑想時間中の毎分毎秒、私たちの体と心、言葉が さは心の中に積み重っていきます。毎回の瞑想は、私たちが知らないうち しています。「新しいものが見えない」このように思っていても、滑らか てこのように行い続けます。たとえ明日は、今日ほど良くなくても気にせ 今日、瞑想で五分間の満足感を得られました。明日も、もう一度瞑想し

忍辱、真実、懇願、慈悲、不動! (注 悟りの世界へ至るために、実践すべき10種の修行。布施、持戒、出家、智恵、

### 31 他の近道はない

めを少しずつ積み重ねていくだけで、他の近道はありません。 法身に至るためには、心の清らかさ、心の滑らかさ、心の静止と留

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

## 30 ロボットのように

保てば、奇跡が起こります。何故なら、法身は既に存在しており、至ることは決して難し 至るには難しくなり長期間かかります。ロボットのように行って、静止と留めと平常心を 達します。「こうするのが良い、ああすれば良い」と言う、余分な考えを持てば、法身に です。つまり、自分が人間であることを忘れて、ロボットに近い行動をすればするほど上 たこともないものが見えてくるでしょう。瞑想を、頭を使わずにロボットのように行うの 法とは、心を静止させ留めることだけだと知ることができれば、知らないものを知り、見 りません。必要なのは、自身の体と心、体の中心、そして正しい方法だけです。正しい方 法身に至るために学ぶことは、何も使わず、ノート、鉛筆、ペン、勉強道具なども必要あ に通う、これほどやっていても試験に落ちるという、これほどに難しいものです。しかし 教育の場で学ぶことは、見る、聞く、書く、質問、復習、沢山の本を読み覚える、塾

いことではありません。

### 一番の近道

強制させる必要はありません。 ンポーは、法身に至るための瞑想を、苦労して行ってきました。そして最後に発見 のことです。ですから、自分で他の方法を捜し求めるのは無意味なことです。ルア 自分の体を楽にして、自分の心を中心に留め静止させて平常心を保つだけで、心に した一番の近道は、この方法であり、他の方法ではない事を悟りました。それは、 ん。法身に至る基本は、体の中心に心を留めて静止させ、平常心の状態を保つだけ 法身に至る真の道は、単純かつ明快であり、複雑怪奇に考える必要はありませ

# 28 この言葉を覚えてください

ません」これらの言葉は、重要で神聖なものです。私たちの瞑想を良くするための改善策で あり、法身に至るための成功をもたらす言葉です。この数少ない言葉を軽視しないでくださ 「留める」「静止する」「平常心」または、「我々はただの傍観者で、監督者ではあり

い。この言葉は何百万人の人に本当の幸せをもたらしました。

### 27 法球

球の輝きが消えれば、人は生存できず命を絶たれてしまいます。法球は、我々、 は繁栄となります。反対に濁っていれば、その人生は凋落するでしょう。この法 常に大切なものです。若し、その法球が澄み切って透明であれば、その人の人生 人の体の中に存在するので、誰もが自分の心を中心に静止して調和できれば、必 人の体を支えている法球は、透明で清らかなものです。サイズは卵黄位で、非

ず法(法身)に至ります。

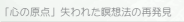
# 26 自分を愛してください

自分を愛してください、自分を愛することは利己主義ではありま

し、自分の中心に留めてください。

入ってきたものは、良きも悪しきもありますが、良いものだけを選択

せん。常に自分を清らかにして、自分を幸せにすることです。五感に



### 25 新芽が出てくる

もなくその果実として四向四果(注)に至るでしょう。 葉が萌えて暫くすると果実が出てくるように、常に心を中心に留めれば、ま 若し、誰かが常に心を中心に留めれば、ルァンポーは嬉しく思います。若

学とは、完全な悟りを開く位で阿羅漢を指す。 不還向・無学向。「四果」とは、預流果・一来果・不還果・無学果。預流とは、 の間を往来して悟りに至る位。不還とは、欲界には再び還らず色界に上って悟りに至る位。無 入ることで、最大7回欲界の人と天の間を生れかわれば悟りを開く位。一来とは、一回人と天 (注) 「向」とは修行の目標、「果」は到達した境地を示す。「四向」とは預流向・一来向・ 聖者の流れに

24 これが修行というもの

ても、心を中心に留められれば、瞑想修行をしていることになるのです。そ 心を常に、体の中心に留めることです。全ての行動、どんな仕事をしてい

ういう人は、世尊の法から離れず、法に近づいているものです。



23 想像できなくても良いのです

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

単に水晶球等をはっきりと想像できるのです。これは特別なケースと言えます。

そう言う数少ない人は、何世にも渡り瞑想をしてきたからこそ、過去の功徳により、簡

せん。そういう人は、コピー機のように、水晶球の映像をイメージできます。しかし、

人もいて、大体出来る人もいます。想像力豊かな人は、滅多に出会えるものではありま

想像できなくても、心を静止させるだけで良いのです。想像することは、少し出来る

## 張り切り過ぎない、頑張り過ぎない、

快適になってから、再び心を中心に留めましょう。 行、功徳、子供の無邪気さ、心地良くなるための物事を思い浮かべることです。心が ちをもたらす物事を、思い浮かべることです。例えば、自然の風景、花の美しさ、善 緊張したりストレスとなったりすれば、耐える必要がなく、目を開けて爽やかな気持 正しい方法を実践するだけです。それは、身体をリラックスさせ、心を静止させて中 心に留めることです。時間との勝負をせずに瞑想します。心を中心に留めることが、 です。身体の中心も皆持っており、その中心に留めるための心もあります。あとは、 「なぜ頑張り過ぎますか、いずれ至ります」何故なら、我々の内に法身があるから

自然と去っていくリラックスすれば、

配したりしないでください。激流に逆らってボートを漕がないように、その沸きあが れば、緊張してしまいます。 ってきた雑念を止めずに、リラックスさせれば、自然と良くなります。そうではなけ せた考えを、発散させる必要があるのです。その雑念を拒否したり、気にしたり、心 雑念があっても、瞑想の上達がないとは言えません。これまで、心の中に蓄積さ

## 20 心配しない

る心の静止を目指しているので、外の動向を気にする必要はありません。 ません。又、我慢比べでもありません。これは、心を静止させる訓練です。内な め置くことだけに集中します。何かと競争しているのではなく、勝負事でもあり 疲れたら、姿勢を変えても良いのです。体のことを心配せずに、心の静止と留

19 快適にします

本来の心の置き場(体の中心)に戻れば法身に至ります。 ように訓練しましょう。若し、心の雑念をすべて捨てられ、中心に留め、 させるためには、快適に行うだけです。心を快適に、純粋に、明るくする 法身に至るためには、心を静止させることしか方法はありません。静止

# 心が静止すれば

ら指二本上部)に浮かんできた、透明な球体に心を留めたい、この き上がらないように、ただこのまま座り続けたい、体の中心(臍か 心が静止すると、言葉を唱えるのを忘れたように捨て、雑念が湧

を静止させ心地良く、軽く、柔らかく継続させるだけです。

ような気持ちになれば言葉を再読する必要はありません。ただ、心

## 言葉を唱える

です。その言葉を、出来る限り軽く滑らかに唱えましょう。つまり、音楽また 棒読みをしないで下さい。そういう棒読みは、力を使うだけで正しくない方法 は聴き慣れた読経に馴染んでいるように、「サンマー・アラハン」と軽く柔ら 「サンマー・アラハン」(注)という言葉を唱えるとき、ただ力強いだけの

(注) 「サンマー」は聖なると言う意味で、「アラハン」は阿羅漢(悟りを得た人)を意味する。

かく心で囁きます。

## 16 心を開放する

のです。このようにするだけで、心が自然と調和されていき、丁度良い状態 緩い服を着ると、気持ちが軽くなるように、心を解きほぐし、ゆっくり静止 させ、柔らかく優しくして下さい。心を綺麗に、平穏に純粋に明るくさせる 目を閉じて、暗くても明るくても心配しないことです。体を締め付けない

に至ります。

15 仏道の博士

ることになります。世間の博士を取得する場合は、長い時間をかけ読書した 内なる拠り所に至ります。このようになれば、仏道の学位、博士を授与され はっきりと球体が見えれば、心をその球体の中心に留めます。暫くすると、 なりません。しかし、仏道の博士を取得するには、何もせずにただ心を静止 り、論文を書いたり、研究したり、発表したり、いろんなことをしなければ し、平常心を心掛けるだけです。 体の中心を心で見続けることが、心を静止させるための方法です。若し、

## 14 最高の料理

く、柔らかく、心地良い状態にとなっていきます。 ることです。すべきことは、これだけです。これ以上のことをする必 と同じように、心を調和することは、心を平静にし、ゆっくりと優し なっていきます。最高の料理人が、とても美味しい料理を調理するの 要はありません。こうすれば、心が自然と調和され、少しずつ純粋に 心を留め置くには、静止させ、優しく柔らかく、その感覚を継続す

然と生じてきます。静止と平常心は成功をもたらし、内なる三宝に至る最善の近 心地よい気持ち 道です。したがって、どれくらい心地良くなるのか、その快適さを探し求めず、 **ち着かせ平常心の状態を保てば、快適さが生じ、光、法球、内なる体、法身が自** ただ座って心を静止させ空となれば、自然と浮かんでくるでしょう。 なるのか、どうすれば心地良くなるのかは、必要のないことです。ただ、心を落 快適さを探し求めようとすることは、必要ありません。どれくらいで心地良く

# 体は快適に、心は平穏に

緊張しない楽な姿勢にすることです。体が緊張することは、体からの、間違った方法 思い浮かべて下さい。しかし、中心に集中することは、出来る限り軽く楽にすること 留めておきます。そして、体の中心のみに集中し、体の中心より大切なものはないと このような気持ちを持ち続けたい、と言う満足感を得られる位が最適です。又、体が を心掛けましょう。どれだけ楽にするのかは、自分の気持ちに問い掛け、いつまでも 瞑想するときは、体に負担のかからない楽な姿勢で座り、心を平穏にし、静止させ

であることの訴えかけです。

## 喜ばない、

## ない、悲しまない

中道(注)とは、心が何の出来事に対しても喜ばない、悲しまないと言

ていないように思えば、自然と瞑想が上達していくのです。

(注) 2つの極端な概念に偏らない中間の立場による実践(仏道修行)をいう。八正道。

う、心の動揺がない状態です。喜ぶこと、悲しむことにも動揺せず、平常 心を保ってください。瞑想しているときも、平常心を保ちながら、何もし

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

## 10 丁度良い

事のないような状態です。このような状態になって暫くすると、心が内なる置き所に 状態であり、その気持ちに満足していて、その気持ちを持ち続けたい、あらゆる心配 戻り静止していき、光輝いてきます。 う位を見つけて下さい。丁度良いあり方は、心が空となり軽くなってストレスのない かを、その丁度良い具合をチェックします。体と心を調節して、自分が丁度良いと思 体と心を整えることは、毎回行うべきです。自分を先生として、どれ位が適切なの



9 常に行えば慣れてくる

て下さい。朝起きて歯磨きをし、顔を洗い、用を足し、体を洗い、食

出安居(注)になっても、瞑想を止めないで習慣のように行なっ

事を済ませることと同じように日常の習慣として行えば、自然に慣れ

てきます。瞑想をしない日には、何かが欠けている気がする筈です。

(注) 僧が雨季に三ヶ月間、一か所にこもって修行することを雨安居と言い、この修行

期間が明けた日。

# 8 天人が守ってくれる

天人は、真の僧侶つまり内なる法身に至った僧侶を慈し

んでおり、いつも側にいて見守り助けています。



「心の原点」失われた瞑想法の再発見

## 了仏教の知

する乗り物で行くことのできない所まで、飛んで行くことが出来ました。世尊は、このよう ること、他人の心を読むことなどが出来たりします。世尊在世の時は、見習い僧でも、 四無礙(注4)だと定めました。これを学べば、天眼通、天耳通を持ち、自他の過去世を知 な知識を、僧侶と見習い僧に学んで欲しいのです。 世尊は僧侶と見習い僧が学ぶべき知識は、三明(注1)と八明(注2)、六通(注3)、

- (1)自他の未来を知る天眼通、自他の過去を知る宿命通、煩悩を断って明智を得る漏尽通の三つの能力。
- (2)観智・意智・神通・天耳・他心智・宿命智・天眼・漏尽智の八つの能力。
- (3) 六つの超人的な能力。神足通・天眼通・天耳通・宿命通・他心通・漏尽通のこと。
- つくしていること) 4 法無礙 (教えの内容が真理に即しているため自由自在であること)・ 義無礙 (教えの意味を自由自在に知り 詞無礙 (教えを説くのに適切な言葉を自由自在に駆使すること)・楽説無礙(自ら進んで自

由自在に教えを説くこと)。

# 6 常に仏と一緒にいる

のないことを考えず、立っても、歩いても、座っても、寝ても、食べても、飲 仏と一緒であれば、仏の徳質が我々に伝わってくるからです。 以上に戒律に気を取られる必要もなくなります。何故なら、私たちの心が常に に持ちましょう。こうすれば、自分は僧侶だと自然に思えるようになり、必要 下さい。その友とは、仏と言う心の友です。どんな時でも、仏を自分の心の中 んでも、話しても、考えても、すべての行動を、一人ではなく、常に友といて です。他のことをする必要はありません。自分の心を仏道から外さずに、意味 をすべきです。この三つのことだけを充実させることが、僧侶としての生き方 私たちは僧侶ですから、僧侶らしい考え、僧侶らしい言葉、僧侶らしい行動

無駄な呼吸をしない

にするべきです。 を望んでいるからです。日々、時間は減っていくので無駄にしないよう 用意しました。何故ならば、あなたたちが一生懸命瞑想に励むことだけ ルァンポーは、あなた達の健康を維持できる、生活すべてに必要な物を かの知識を持ち帰ってください。本来の自分を良く知るべきでしょう。 ルァンポーと一緒にいるので、無駄な呼吸をしないでください。何ら

# 至らなければならない

しい寺院を創る、僧侶らしい僧侶を創る、世界が求めている人を創ると言うことです。 なければなりません。これは、寺院を建立し始めたころからの目的です。つまり、寺院ら タンマガーイ寺院に属する僧侶は皆、名実ともにタンマガーイ(法身)(注)に至ら

(注) 法の身体。透明な仏像の姿。「法身に至る」とは、瞑想で内面のこの法身のレベルまで到達すること。

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

# 3 目的を持って暮らす

なければ、出家して僧侶を続けるのは難しいことです。 は、涅槃に至ることであり、常に心の中に留めておいて下さい。で もう出家をしているので、目的を持たなければなりません。それ

## 涅槃は最高

球(注2)に至るために、内なる体の中に存在する更なる体(注3)に至るために、 はなく、その最高の涅槃を探るべきだと考えました。内なる法に至るために、また法 ります。又、人間として生まれて世界の皇帝、偉大な国王、大富豪、乞食、浮浪者等 人生の真理に至るために、そのため、すべての財産、肉体、生命までをも捨て去りま の一生を体験しました。尊師は、自分の人生の結論として涅槃(注1)を超えるもの の」の一生を体験してきました。地獄に墜ちたこともあり、天国に生まれたこともあ した。このような尊師の人生を、自分の生きていく道標として下さい。 世尊の人生を、手本として見てみましょう。尊師は、あらゆる「生きとし生けるも

(3) 人間の内面に存在する「層化した身体」で、18種の身体がある。

(2) 「27法球」を参照

(1) あらゆる煩悩が消滅し、苦しみを離れた安らぎの境地。悟りの世界。

「心の原点」失われた瞑想法の再発見

## 最良の人生

相応しい人生です。なぜなら、この人生は心配ごともなく、まだ知らない沢山の内なる 知識を探るための時間もあり、幸福を探るための人生でもあるからです。その幸福は、 ルァンポーは、僧侶の人生が最良だと言い切っています。世界の人々にとって、一番

世俗の人々が求めている、幸運と名誉、賞賛よりも遥かに大きいことです。

心の原点」失われた瞑想法の再発見







## 胡坐して、

見えても見えなくても、

暗くても、明るくても

ただ心を留めて、静止して、平常心でいて下さい。

ただ心を留めて、静止して、平常心でいて下さい。ただ心を留めて、静止して、平常心でいて下さい。

ルアンポー・タンマチャヨー住職の言葉

## ルアンポーの目的

の教えを参考として下さい。それは、常に自分の体の中心に軽く触れ意識することで ルァンポーは、あなたたちに法身へと至って欲しいのです。ですから、ルァンポー

す。瞑想以外の時間にも、自分の心を中心(心の本当の置き場)に維持するのです。

瞑想の時間になっても、心を整える時間を必要とせず、簡単に静止していきます。な

ぜなら、常に心の準備を整えているからです。

仏暦2542(西暦1999年)3月14日

ルァンポー・タンマチャヨー住職は、若くして出家し、瞑想を愛しております。人々が

瞑想による幸福を得られるよう、仏教に自分の命を捧げ貢献しています。 この四十年間も、内なる三宝(仏、法、僧)に至るための瞑想法を細かく指導してきま

際に実行することができます。 した。ルァンポーの言葉は簡単でわかりやすく、人の心を動かし感動させ、勇気づけ、実

多いようです。しかし、瞑想を実践し、実感した経験で、本当の「法を楽しむ」意味を知 るようになるでしょう。 「法を楽しむ」この言葉を聴いて、どういう意味なのか、わからないと思っている人が

っています。それらの人々は、「これほどの幸福を得たことがない」と実感するのです。 人々が、皆、ルァンポーの指導に従って瞑想をすることで、本当の内なる法の幸福を味わ 職業、性別、年齢が異なり、子供、成人、大人、老人、在家、僧侶、見習い僧これらの

### conttent

### conttent

The Origin of Mind

The Origin of Mind

The Origin of Mind

失われた瞑想法の再発見心の原点

心は遠くに行き、独り動き、形体なく、胸の奥の洞窟にひそんでいる。この心

を制する人々は、死の束縛から逃れるであろう。

「法句経」 ブッダの真理の言葉